
Ansprache Papst Leo - Neujahrsempfang 09.01.2026
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-

diplomatico.html 

Papst Leo XIV. hat beim Neujahrsempfang 09.01.2026 u.a. die Meinungs- und Gewissensfreiheit 
eingefordert, und von orwellianischen Zuständen in der Kommunikation gesprochen. Er hat sich 
gegen Kriege und für das Gewaltverbot im Völkerrecht ausgesprochen. Nachfolgend ist der 
gesamte Text wiedergegeben, wobei die eben erwähnten Themen gelb hervorgehoben sind.

ANSPRACHE VON PAPST LEO XIV.
BEIM NEUJAHRSEMPFANG

FÜR DIE MITGLIEDER DES AM HEILIGEN STUHL
AKKREDITIERTEN DIPLOMATISCHEN KORPS

Segnungsaula
Freitag, 9. Januar 2026

[Multimedia]

_________________________________

Exzellenzen,
verehrte Mitglieder des Diplomatischen Korps,
meine Damen und Herren,

zunächst danke ich Seiner Exzellenz, dem Botschafter George Poulides, dem Dekan des 
Diplomatischen Korps, für die freundlichen und wertschätzenden Worte, die er in Ihrer aller Namen 
an mich gerichtet hat, und heiße Sie zu dieser Zusammenkunft willkommen, bei der wir zu Beginn 
des neuen Jahres unsere guten Wünsche austauschen.

Es handelt sich um einen traditionellen Anlass im Leben des beim Heiligen Stuhl akkreditierten 
Diplomatischen Korps, der für mich jedoch eine Neuheit darstellt, der ich vor wenigen Monaten 
berufen wurde, die Herde Christi zu weiden. Ich freue mich daher, Sie heute Morgen begrüßen zu 
dürfen, und bin dankbar für Ihre zahlreiche Teilnahme, die sich in diesem Jahr durch die 
Anwesenheit der neuen residierenden Leiter der diplomatischen Vertretungen von Kasachstan, 
Burundi und Weißrussland erweitert hat. Ich danke den jeweiligen Regierungen für ihre 
Entscheidung, diplomatische Vertretungen beim Heiligen Stuhl in Rom zu eröffnen, die ein 
konkretes Zeichen der guten und fruchtbaren bilateralen Beziehungen sind. Durch Sie alle, sehr 
geehrte Botschafter und Botschafterinnen, möchte ich Ihren Ländern meine besten Wünsche 
übermitteln und mit Ihnen auf unsere Zeit blicken, die von einer wachsenden Zahl von Spannungen 
und Konflikten geplagt wird.

Das gerade zu Ende gegangene Jahr war reich an Ereignissen, angefangen mit denen, die das Leben 
der Kirche unmittelbar betrafen. Sie hat ein intensives Heiliges Jahr erlebt wie auch die Heimkehr 
meines verehrten Vorgängers, Papst Franziskus, in das Haus des himmlischen Vaters. Die ganze 
Welt hat sich am Tag der Beisetzung um seinen Sarg versammelt und den Verlust eines Vaters 
gespürt, der das Volk Gottes mit tiefer pastoraler Liebe geführt hat.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/events/event.dir.html/content/vaticanevents/de/2026/1/9/auguri-corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de/holy-father/francesco.html


Vor wenigen Tagen haben wir die letzte Heilige Pforte geschlossen, jene des Petersdoms, die eben 
Papst Franziskus in der Heiligen Nacht 2024 geöffnet hatte. Im Laufe des Heiligen Jahres strömten 
Millionen von Pilgern nach Rom, um die Heilig-Jahr-Wallfahrt zu unternehmen. Jeder kam mit 
seinen eigenen Erfahrungen, Fragen und Freuden, wie auch mit Schmerzen und Wunden, um die 
Heiligen Pforten zu durchschreiten, die ein Symbol für Christus sind, unseren himmlischen Arzt, 
der durch sein Kommen in unser Fleisch unsere Menschennatur angenommen hat, um uns Anteil an 
seinem göttlichen Leben zu schenken. Dieses Geheimnis haben wir erst vor kurzem bei der Feier 
des Weihnachtsfestes betrachtet. Ich vertraue darauf, dass viele Menschen durch dieses 
Durchschreiten ihre Beziehung zu Jesus, dem Herrn, vertiefen oder wiederentdecken konnten und 
so Trost und neue Hoffnung gefunden haben, um die Herausforderungen des Lebens anzugehen.

An dieser Stelle möchte ich den Römern meinen besonderen Dank aussprechen, die mit großer 
Geduld und Gastfreundschaft die zahlreichen Pilger und Touristen in Empfang genommen haben, 
die aus aller Welt in die Stadt gekommen sind. In besonderer Weise möchte ich der italienischen 
Regierung, der Stadtverwaltung und den Sicherheitskräften meine Wertschätzung zum Ausdruck 
bringen, die sich mit Eifer und großer Sorgfalt dafür eingesetzt haben, dass Rom alle Besucher 
aufnehmen konnte und dass die Ereignisse des Heiligen Jahres wie jene im Anschluss an den Tod 
von Papst Franziskus ruhig und sicher verlaufen konnten.

Der Heilige Stuhl und Italien sind nicht nur geographisch nahe, sondern teilen vor allem eine lange 
Geschichte des Glaubens und der Kultur, die die Kirche an diese herrliche Halbinsel und ihr Volk 
bindet. Dies bezeugen auch die ausgezeichneten bilateralen Beziehungen, die in diesem Jahr durch 
das Inkrafttreten der Änderungen des Abkommens über die Seelsorge in den Streitkräften bekräftigt 
wurden, wodurch eine wirksamere seelsorgliche Begleitung der Frauen und Männer ermöglicht 
wird, die in den Streitkräften innerhalb Italiens sowie in den zahlreichen Auslandseinsätzen dienen; 
ebenso wie die Unterzeichnung des Abkommens über eine Agrar-Photovoltaikanlage in Santa 
Maria di Galeria, die die Versorgung der Vatikanstadt mit Strom aus erneuerbaren Energiequellen 
ermöglichen wird und somit das gemeinsame Engagement für die Schöpfung bekräftigt. Ich bin 
auch für die Besuche dankbar, die mir die hochranginge Vertreter der Regierung zu Beginn meines 
Pontifikats abgestattet haben, sowie für die vorzügliche Gastfreundschaft, die mir der Präsident der 
Republik im Quirinalspalast entgegengebracht hat, dem ich meinen herzlichen und dankbaren Gruß 
übermitteln möchte.

Im Laufe des Jahres hatte ich die Freude, die einst an Papst Franziskus ergangene Einladung 
anzunehmen und die Türkei sowie den Libanon zu besuchen. Ich bin den Autoritäten beider Länder 
für ihre Gastfreundschaft dankbar. In İznik in der Türkei hatte ich Gelegenheit, gemeinsam mit dem 
Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel und Vertretern anderer christlicher Konfessionen 
den 1700. Jahrestag des Konzils von Nizäa, des ersten Ökumenischen Konzils, zu begehen. Es ist 
eine wichtige Gelegenheit gewesen, um das Engagement auf dem Weg zur vollen sichtbaren Einheit 
aller Christen zu erneuern. Im Libanon bin ich einem Volk begegnet, das trotz der Schwierigkeiten 
voller Glauben und Begeisterung ist, und ich habe die Hoffnung der jungen Menschen gespürt, die 
danach streben, eine gerechtere und solidarischere Gesellschaft aufzubauen, indem sie die 
Verflechtung der Kulturen und Religionen stärken, die das Land der Zedern weltweit einzigartig 
macht.

Liebe Botschafterinnen und Botschafter,

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/november/documents/20251128-turchia-incontro-ecumenico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/november/documents/20251128-turchia-incontro-ecumenico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/november/documents/20251128-turchia-incontro-ecumenico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/travels/2025/documents/turchia-libano-2025.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2024/documents/20241224-omelia-natale.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/homilies/2026/documents/20260106-epifania.html


unter dem Eindruck der tragischen Ereignisse der Plünderung Roms im Jahr 410 n. Chr. verfasste 
der heilige Augustinus eines der bedeutendsten Werke seines theologischen, philosophischen und 
literarischen Schaffens: De Civitate Dei, Vom Gottesstaat. Wie Papst Benedikt XVI. bemerkte, 
handelt es sich um »ein eindrucksvolles und für die Entwicklung des abendländischen politischen 
Denkens und für die christliche Geschichtstheologie entscheidendes Werk«, [1] das von einer 
„Narration” – wie wir heute sagen würden – inspiriert ist, die sich verbreitete: »Viele noch lebende 
Heiden, aber auch viele Christen hatten gesagt: Rom ist gefallen, jetzt können der christliche Gott 
und die Apostel die Stadt nicht schützen. Während der Gegenwart der heidnischen Gottheiten war 
Rom caput mundi, die große Hauptstadt, und niemand hätte gedacht, dass sie jemals in die Hände 
der Feinde fallen würde. Jetzt, mit dem christlichen Gott, schien diese große Stadt nicht mehr 
sicher«. [2]

Gewiss sind unsere Zeiten von jenen Ereignissen weit entfernt. Es handelt sich nicht bloß um einen 
zeitlichen Abstand, sondern auch um eine andere kulturelle Sensibilität und eine Weiterentwicklung 
des Denkens. Dennoch darf der Umstand nicht außer Acht gelassen werden, dass gerade unsere 
kulturelle Sensibilität aus diesem Werk geschöpft hat, das – wie sämtliche Klassiker – die 
Menschen aller Zeiten anspricht.

Augustinus interpretiert die Ereignisse und die geschichtliche Wirklichkeit nach dem Modell der 
zwei Städte: der Stadt Gottes, die ewig ist und sich durch die bedingungslose Liebe zu Gott (amor 
Dei) auszeichnet, mit der die Nächstenliebe, insbesondere gegenüber den Armen, verbunden ist; 
und der irdischen Stadt, die ein vorübergehender Aufenthaltsort ist, an dem die Menschen bis zu 
ihrem Tod leben. In unseren Tagen umfasst sie alle gesellschaftlichen und politischen Institutionen, 
von der Familie über den Nationalstaat bis hin zu internationalen Organisationen. Für Augustinus 
wurde diese Stadt durch das Römische Reich verkörpert. Die irdische Stadt ist auf selbstsüchtige 
Liebe (amor sui), auf das Streben nach weltlicher Macht und Ruhm ausgerichtet, die ins Verderben 
führen. Es handelt sich jedoch weder um eine Lesart der Geschichte, die das Jenseits dem Diesseits, 
die Kirche dem Staat entgegenstellt, noch um eine Dialektik hinsichtlich der Rolle der Religion in 
der Gesellschaft.

Aus augustinischer Perspektive koexistieren die beiden Städte bis zum Ende der Zeiten und besitzen 
sowohl eine äußere als auch eine innere Dimension, da sie nicht nur an den äußeren Haltungen 
gemessen werden, mit denen sie in der Geschichte errichtet werden, sondern auch an der inneren 
Haltung eines jeden Menschen angesichts der Lebensereignisse und der geschichtlichen 
Begebenheiten. In einer solchen Perspektive ist jeder von uns ein Protagonist und somit für die 
Geschichte verantwortlich. Augustinus betont insbesondere, dass die Christen von Gott dazu 
berufen sind, in der irdischen Stadt zu leben, wobei ihr Herz und ihr Geist auf die himmlische Stadt, 
ihre wahre Heimat, ausgerichtet sind. Da der Christ aber in der irdischen Stadt lebt, steht er der 
Politik nicht fremd gegenüber und versucht, die christliche Ethik, die von der Heiligen Schrift 
inspiriert ist, auf die weltliche Regierung anzuwenden.

De Civitate Dei enthält kein politisches Programm, bietet aber wertvolle Überlegungen zu 
grundlegenden Fragen des gesellschaftlichen und politischen Lebens, wie beispielsweise die Suche 
nach einem gerechteren und friedlicheren Zusammenleben der Völker. Augustinus warnt auch vor 
den schwerwiegenden Gefahren für das politische Leben, die sich aus falschen Darstellungen der 
Geschichte, übertriebenem Nationalismus und der Verzerrung des Ideals eines Staatsmanns ergeben.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html


Auch wenn sich das Umfeld, in dem wir heute leben, von jenem des 5. Jahrhunderts unterscheidet, 
bleiben einige Analogien sehr aktuell. Wie damals befinden wir uns in einer Zeit tiefgreifender 
Migrationsbewegungen; wie damals befinden wir uns in einer Zeit tiefgehender Änderungen des 
geopolitischen Gleichgewichts und der kulturellen Paradigmen; wie damals befinden wir uns, 
gemäß dem bekannten Ausdruck von Papst Franziskus nicht in einer Epoche des Wandels, sondern 
in einem Epochenwandel. [3]

In unserer Zeit gibt insbesondere die Schwäche des Multilateralismus auf internationaler Ebene 
Anlass zur Sorge. Eine Diplomatie, die den Dialog fördert und den Konsens aller sucht, wird durch 
eine Diplomatie der Stärke, durch einzelne Staaten oder Gruppen von Verbündeten ersetzt. Krieg ist 
wieder in Mode gekommen, und eine kriegerische Stimmung breitet sich aus. Das nach dem 
Zweiten Weltkrieg festgelegte Prinzip, das es Ländern verbot, Gewalt anzuwenden, um die Grenzen 
anderer zu verletzen, ist gebrochen worden. Der Friede wird nicht mehr als Geschenk und als an 
sich erstrebenswertes Gut gesucht, »mit dem Ziel einer von Gott gewollten Ordnung, die eine 
vollkommenere Gerechtigkeit unter den Menschen herbeiführt« [4] , sondern mit Waffen als 
Voraussetzung für die Durchsetzung der eigenen Herrschaft. Dies stellt eine schwerwiegende 
Beeinflussung der Rechtsstaatlichkeit dar, die die Grundlage für jedes friedliche gesellschaftliche 
Zusammenleben bildet.

Andererseits bemerkt der heilige Augustinus: »[E]benso wenig gibt es jemand, der nicht das 
Verlangen hätte, den Frieden zu besitzen. Will doch selbst eine Kriegspartei nichts anderes als 
siegen; zu einem ruhmreichen Frieden also will sie durch den Krieg gelangen. Denn was ist der 
Sieg anderes als die Unterwerfung der Widersacher? Ist dieses Ziel erreicht, so tritt Friede ein. […] 
Auch wer im Frieden lebt und dessen Beseitigung wünscht, ist nicht ein Gegner des Friedens, 
sondern möchte nur einen anderen, seinem Wunsch entsprechenden Frieden. Er will also nicht, dass 
kein Friede sei, sondern, dass ein Friede sei, wie er ihn wünscht.« [5]

Eben diese Haltung führte die Menschheit in das Drama des Zweiten Weltkriegs, aus dessen Asche 
dann die Vereinten Nationen hervorgingen, deren 80-jähriges Bestehen kürzlich gefeiert wurde. Sie 
wurden durch die Entschlossenheit von 51 Nationen als Dreh- und Angelpunkt der multilateralen 
Zusammenarbeit ins Leben gerufen, um künftige globale Katastrophen zu verhindern, den Frieden 
zu sichern, die grundlegenden Menschenrechte zu verteidigen und eine nachhaltige Entwicklung zu 
fördern.

Ich möchte insbesondere auf die Bedeutung des humanitären Völkerrechts hinweisen, dessen 
Einhaltung nicht von militärischen und strategischen Umständen und Interessen abhängig sein darf. 
Das humanitäre Völkerrecht garantiert nicht bloß ein Mindestmaß an Menschlichkeit inmitten der 
Plagen des Krieges, sondern ist auch eine Verpflichtung, die die Staaten eingegangen sind. Es muss 
stets Vorrang vor den Ambitionen der Kriegführenden haben, um die verheerenden Auswirkungen 
des Krieges zu mildern, auch unter dem Gesichtspunkt des Wiederaufbaus. Es darf nicht 
verschwiegen werden, dass die Zerstörung von Krankenhäusern, Energieinfrastruktur, Wohnhäusern 
und Orten, die für das tägliche Leben unerlässlich sind, einen schweren Verstoß gegen das 
humanitäre Völkerrecht darstellt. Der Heilige Stuhl bekräftigt nachdrücklich seine Verurteilung 
jeder Form von Einbeziehung der Zivilbevölkerung in militärische Operationen und wünscht, dass 
die internationale Gemeinschaft sich daran erinnert, dass der Schutz des Grundsatzes der 
Unverletzlichkeit der Menschenwürde und der Heiligkeit des Lebens stets mehr zählt als jedes bloß 
nationale Interesse.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn3


In diesem Sinne haben die Vereinten Nationen Konflikte geschlichtet, die Entwicklung gefördert 
und Staaten beim Schutz der Menschenrechte und Grundfreiheiten unterstützt. In einer Welt, die 
von komplexen Herausforderungen wie geopolitischen Spannungen, Ungleichheiten und 
Klimakrisen geprägt ist, sollte die Organisation eine zentrale Rolle bei der Förderung des Dialogs 
und der humanitären Hilfe spielen und so zum Aufbau einer gerechteren Zukunft beitragen. Es sind 
daher Anstrengungen erforderlich, damit die Vereinten Nationen nicht bloß die Situation der 
heutigen Welt widerspiegeln statt jener der Nachkriegszeit, sondern dass sie auch zielgerichteter 
und effizienter werden, indem sie keine Ideologien, sondern politische Maßnahmen verfolgen, die 
auf die Einheit der Völkerfamilie ausgerichtet sind.

Das Ziel des Multilateralismus ist es daher, einen Ort zu bieten, damit Menschen 
zusammenkommen und miteinander sprechen können, nach dem Vorbild des antiken römischen 
Forums oder des mittelalterlichen Marktplatzes. Um jedoch miteinander in Dialog zu treten, muss 
man sich über die Worte und die Konzepte, die sie repräsentieren, verständigen. Die Bedeutung der 
Worte wiederzuentdecken, ist möglicherweise eine der wichtigsten Herausforderungen unserer Zeit. 
Wenn Wörter ihren Bezug zur Wirklichkeit verlieren und die Wirklichkeit selbst subjektiv und 
letztlich nicht mitteilbar wird, werden wir wie die beiden Menschen, von denen der heilige 
Augustinus spricht, die gezwungen sind, zusammenzubleiben, ohne dass einer von ihnen die 
Sprache des anderen versteht. Er bemerkt: »[S]o werden leichter stumme Tiere, selbst von 
verschiedener Art, miteinander gesellig als sie, die doch beide Menschen sind. Die Verschiedenheit 
der Sprache genügt, ihnen den Austausch der Gedanken unmöglich zu machen, und da hilft ihnen 
alle Ähnlichkeit der Natur zur geselligen Annäherung nichts, so dass der Mensch die Gesellschaft 
seines Hundes der eines Menschen aus der Fremde vorzieht.« [6]

In unseren Tagen wird die Bedeutung von Wörtern immer fluider und die Konzepte, die sie 
repräsentieren, immer mehrdeutiger. Die Sprache ist nicht mehr das bevorzugte Mittel der 
Menschen, um sich kennenzulernen und sich zu begegnen, sondern wird in den Windungen der 
semantischen Mehrdeutigkeit immer mehr zu einer Waffe, mit der man Gegner täuschen oder aber 
treffen und beleidigen kann. Wir müssen dafür sorgen, dass Worte wieder unzweideutig klare und 
deutliche Wirklichkeiten ausdrücken. Nur so kann ein authentischer Dialog ohne Missverständnisse 
wiederaufgenommen werden. Dies muss in unseren Häusern und auf unseren Plätzen, in der Politik, 
in den Medien und in den sozialen Netzwerken sowie im Kontext der internationalen Beziehungen 
und des Multilateralismus geschehen, damit dieser wieder die erforderliche Kraft erlangt, um seine 
Rolle als Vermittler und Schlichter zu erfüllen, die zur Konfliktverhütung notwendig ist, und 
niemand versucht ist, andere mit Gewalt zu unterdrücken, sei sie verbal, physisch oder militärisch.

Es muss auch angemerkt werden, dass das Paradox dieser Entkräftung des Wortes oft im Namen der 
Meinungsfreiheit selbst befördert wird. Bei genauerer Betrachtung gilt jedoch das Gegenteil: Die 
Rede- und Meinungsfreiheit wird gerade durch die Gewissheit der Sprache und die Tatsache 
garantiert, dass jeder Begriff in der Wahrheit wurzelt. Es ist daher bedauerlich festzustellen, dass 
insbesondere im Westen der Raum für echte Meinungsfreiheit immer mehr eingeschränkt wird, 
während sich eine neue Sprache mit orwellschem Beigeschmack entwickelt, die in ihrem Bestreben, 
immer inklusiver zu sein, darin mündet, diejenigen auszuschließen, die sich nicht den Ideologien 
anpassen, von denen sie beseelt ist.

Aus dieser Fehlentwicklung ergeben sich leider weitere, die dazu führen, dass die Grundrechte des 
Menschen beschnitten werden, angefangen bei der Gewissensfreiheit. In diesem Zusammenhang 
ermöglicht es die Verweigerung aus Gewissensgründen dem Einzelnen, gesetzliche oder berufliche 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn6


Verpflichtungen abzulehnen, die im Widerspruch zu moralischen, ethischen oder religiösen 
Grundsätzen stehen, die tief in seinen persönlichen Überzeugungen verwurzelt sind: sei es die 
Verweigerung des Militärdienstes im Namen der Gewaltfreiheit oder die Ablehnung von Praktiken 
wie Abtreibung oder Euthanasie durch Ärzte und medizinisches Personal. Die Verweigerung aus 
Gewissensgründen ist keine Rebellion, sondern ein Akt der Treue zu sich selbst. In diesem 
besonderen geschichtlichen Augenblick scheint die Gewissensfreiheit zunehmend seitens der 
Staaten in Frage gestellt zu werden, auch von jenen, die sich auf Demokratie und Menschenrechte 
zu gründen bekunden. Die Gewissensfreiheit schafft hingegen ein Gleichgewicht zwischen dem 
gemeinschaftlichen Interesse und der individuellen Würde und verdeutlicht, dass eine wirklich freie 
Gesellschaft keine Einheitlichkeit auferlegt, sondern die Vielfalt der Gewissen schützt, autoritären 
Auswüchsen vorbeugt und einen ethischen Dialog fördert, der das soziale Gefüge bereichert.

Ebenso besteht die Gefahr, dass die Religionsfreiheit eingeschränkt wird, die – wie es Benedikt 
XVI. in Erinnerung brachte – das erste aller Menschenrechte ist, da sie die grundlegendste 
Wirklichkeit des Menschen zum Ausdruck bringt. [7] Die neuesten Daten zeigen, dass Verstöße 
gegen die Religionsfreiheit zunehmen und dass 64 % der Weltbevölkerung schwerwiegende 
Verletzungen dieses Rechts erleiden.

Wenn der Heilige Stuhl die uneingeschränkte Achtung der Religions- und Kultfreiheit für Christen 
fordert, dann tut er dies auch für alle anderen Religionsgemeinschaften. Anlässlich des 60. 
Jahrestages der Verkündung der Erklärung Nostra aetate, einer der Früchte des Zweiten 
Vatikanischen Konzils, das am 8. Dezember 1965 endete, hatte ich Gelegenheit, die kategorische 
Ablehnung jeglicher Form von Antisemitismus zu bekräftigen, der leider weiterhin Hass und Tod 
sät, sowie die Bedeutung der Pflege des jüdisch-christlichen Dialogs zu betonen, indem die 
gemeinsamen biblischen Wurzeln vertieft werden.

Bei demselben Gedenkanlass bot mir das Treffen mit den Vertretern anderer Religionen 
Gelegenheit, meine Wertschätzung für die Fortschritte zu bekräftigen, die in den letzten Jahrzehnten 
auf dem Weg des interreligiösen Dialogs erzielt wurden, denn in jeder aufrichtigen religiösen Suche 
spiegelt sich »ein[…] Widerschein des einen göttlichen Geheimnisses […], das die ganze 
Schöpfung umfängt«. [8] In diesem Sinne fordere ich die Staatengemeinschaft auf, allen ihren 
Bürgern volle Religions- und Kultfreiheit zu garantieren.

Dabei darf jedoch nicht übersehen werden, dass die Verfolgung von Christen nach wie vor eine der 
größten menschenrechtlichen Krisen unserer Zeit ist, von der weltweit über 380 Millionen Gläubige 
betroffen sind, die aufgrund ihres Glaubens in erheblichem oder extremem Maße Diskriminierung, 
Gewalt und Unterdrückung ausgesetzt sind. Dieses Phänomen betrifft etwa jeden siebten Christen 
weltweit und hat sich 2025 aufgrund der anhaltenden Konflikte, der autoritären Regime und des 
religiösen Extremismus verschärft. All diese Daten zeigen leider, dass Religionsfreiheit in vielen 
Zusammenhängen eher als „Privileg“ oder Zugeständnis denn als grundlegendes Menschenrecht 
angesehen wird.

An dieser Stelle möchte ich besonders an die zahlreichen Opfer der auch religiös motivierten 
Gewalt in Bangladesch, in der Sahelzone und in Nigeria denken, ebenso wie an die Opfer des 
schweren Terroranschlags vom vergangenen Juni auf die Pfarrei St. Elias in Damaskus, ohne dabei 
die Opfer der dschihadistischen Gewalt in Cabo Delgado in Mosambik zu vergessen.

Es darf aber ebenso nicht eine subtile Form der religiösen Diskriminierung gegenüber Christen 
vergessen werden, die sich auch in Ländern ausbreitet, in denen sie zahlenmäßig in der Mehrheit 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn8
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html


sind, wie in Europa oder Nord- und Südamerika, wo ihnen manchmal aus politischen oder 
ideologischen Gründen die Möglichkeit beschnitten wird, die Wahrheit des Evangeliums zu 
verkünden, insbesondere wenn sie sich für die Würde der Schwächsten, der Ungeborenen oder der 
Flüchtlinge und Migranten einsetzen oder die Familie fördern.

Der Heilige Stuhl vertritt im Rahmen seiner internationalen Beziehungen und Aktivitäten beständig 
die Position, dass die Würde jedes Menschen unveräußerlich ist. Daher darf beispielsweise nicht 
außer Acht gelassen werden, dass jeder Migrant ein Mensch ist und als solcher unveräußerliche 
Rechte besitzt, die in jeder Situation zu respektieren sind. Nicht alle Migranten verlassen ihr Land 
freiwillig, vielmehr sind viele aufgrund von Gewalt, Verfolgung, Konflikten und sogar aufgrund der 
Auswirkungen des Klimawandels zur Flucht gezwungen, wie dies in verschiedenen Teilen Afrikas 
und Asiens der Fall ist. In diesem Jahr, in dem wir auch den 75. Jahrestag der Internationalen 
Organisation für Migration begehen, bekräftige ich die Hoffnung des Heiligen Stuhls, dass die 
Maßnahmen, die die Staaten gegen Illegalität und Menschenhandel ergreifen, nicht zu einem 
Vorwand werden, um die Würde von Migranten und Flüchtlingen zu verletzen.

Die gleichen Überlegungen gelten für Strafgefangene, die niemals auf die von ihnen begangenen 
Verbrechen reduziert werden dürfen. Bei dieser Gelegenheit möchte ich jenen Regierungen, die 
positiv auf den Appell meines verehrten Vorgängers reagiert haben, im Heiligen Jahr Gnade walten 
zu lassen, meine aufrichtige Dankbarkeit aussprechen. Ich hoffe, dass der Geist des Heiligen Jahres 
die Rechtspflege dauerhaft und strukturell prägen kann, damit die Strafen in einem angemessenen 
Verhältnis zu den begangenen Straftaten stehen, menschenwürdige Haftbedingungen garantiert 
werden und vor allem die Abschaffung der Todesstrafe angestrebt wird, einer Maßnahme, die 
jegliche Hoffnung auf Vergebung und Erneuerung zunichtemacht. [9] Darüber hinaus dürfen wir 
das Leiden so vieler politischer Gefangener in vielen Staaten nicht vergessen.

Außerdem ist der Mensch aus christlicher Sicht nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen: 
Den Menschen, »den er aus Liebe ins Dasein gerufen hat, berief er gleichzeitig zur Liebe«. [10] 
Diese Berufung kommt in besonderer und einzigartiger Weise innerhalb der Familie zum Ausdruck. 
In diesem Umfeld lernt man zu lieben und entwickelt die Fähigkeit, sich in den Dienst des Lebens 
zu stellen und so zur Entwicklung der Gesellschaft und zur Sendung der Kirche beizutragen.

Trotz ihrer zentralen Bedeutung steht die Institution der Familie heute vor zwei entscheidenden 
Herausforderungen. Einerseits ist im internationalen System eine besorgniserregende Tendenz zu 
beobachten, ihre grundlegende soziale Rolle zu vernachlässigen und zu unterschätzen, was zu ihrer 
fortschreitenden institutionellen Marginalisierung führt. Andererseits lässt sich die zunehmende und 
schmerzhafte Wirklichkeit fragiler, zerrütteter und leidender Familien nicht leugnen, die unter 
inneren Schwierigkeiten und besorgniserregenden Phänomenen leiden, einschließlich häuslicher 
Gewalt.

Die Berufung zur Liebe und zum Leben, die sich in herausragender Weise in der ausschließlichen 
und unauflöslichen Verbindung zwischen Frau und Mann zeigt, erfordert eine grundlegende 
ethische Verpflichtung: Familien in die Lage zu versetzen, werdendes Leben anzunehmen und sich 
umfassend um es zu kümmern. Dies ist mehr denn je eine Priorität, insbesondere in jenen Ländern, 
die einen dramatischen Rückgang der Geburtenrate erleben. Das Leben ist nämlich ein 
unschätzbares Geschenk, das sich im Rahmen einer verbindlichen Beziehung entwickelt, die auf 
gegenseitiger Hingabe und Dienst beruht.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn9


In Anbetracht dieser tiefgründigen Anschauung vom Leben als einem Geschenk, das es zu 
bewahren gilt, und von der Familie als seiner verantwortlichen Hüterin, ergibt sich die kategorische 
Ablehnung von Praktiken, die den Ursprung des Lebens und seine Entwicklung verhindert oder 
instrumentalisieren. Dazu gehört die Abtreibung, die ein werdendes Leben beendet und die 
Annahme des Geschenks des Lebens verweigert. In diesem Sinne äußert der Heilige Stuhl tiefe 
Besorgnis über Projekte zur Finanzierung der grenzüberschreitenden Mobilität zwecks Zugangs 
zum sogenannten „Recht auf sichere Abtreibung” und hält es für beklagenswert, dass öffentliche 
Mittel für die Vernichtung von Leben verwendet werden, statt in die Unterstützung von Müttern und 
Familien investiert zu werden. Das vorrangige Ziel muss weiterhin der Schutz eines jeden 
ungeborenen Kindes und die wirksame und konkrete Unterstützung einer jeden Frau sein, damit sie 
das Leben annehmen kann.

Ebenso gibt es das Phänomen der Leihmutterschaft, die durch die Umwandlung der 
Schwangerschaft in eine verhandelbare Dienstleistung sowohl die Würde des zu einem „Produkt“ 
reduzierten Kindes als auch der Mutter verletzt, indem sie deren Leib und den Prozess der 
Fortpflanzung instrumentalisiert und das ursprüngliche Beziehungsgefüge der Familie entstellt.

Derartige Erwägungen lassen sich auch auf kranke und ältere Menschen sowie auf Alleinstehende 
übertragen, die manchmal Schwierigkeiten haben, einen Grund zum Weiterleben zu finden. Es ist 
Aufgabe auch der Zivilgesellschaft und der Staaten, konkret auf Situationen der Gebrechlichkeit zu 
reagieren, indem sie Lösungen für menschliches Leiden anbieten, wie etwa die Palliativmedizin, 
und eine Politik der echten Solidarität fördern, statt falsche Formen des Mitgefühls wie die 
Sterbehilfe zu unterstützen.

Die gleiche Überlegung gilt für die vielen jungen Menschen, die mit zahlreichen Schwierigkeiten zu 
kämpfen haben, darunter Drogenabhängigkeit. Es bedarf einer gemeinsamen Anstrengung aller, um 
diese Geißel der Menschheit und den Drogenhandel, der sie nährt, zu bekämpfen, um zu verhindern, 
dass Millionen junger Menschen auf der ganzen Welt zu Opfern des Drogenkonsums werden. 
Neben diesen Bemühungen dürfen angemessene Maßnahmen zur Suchtbekämpfung und größere 
Investitionen in die Förderung der Menschen, in Bildung und in die Schaffung von Arbeitsplätzen 
nicht fehlen.

Angesichts solcher Herausforderungen muss nachdrücklich betont werden, dass der Schutz des 
Rechts auf Leben die unverzichtbare Grundlage für alle anderen Menschenrechte bildet. Eine 
Gesellschaft ist nur dann gesund und fortgeschritten, wenn sie die Heiligkeit des menschlichen 
Lebens schützt und sich aktiv für dessen Förderung einsetzt.

Die von mir dargelegten Überlegungen lassen vermuten, dass es im gegenwärtigen Kontext zu 
einem regelrechten „Kurzschluss“ der Menschenrechte kommt. Das Recht auf Meinungsfreiheit, auf 
Gewissensfreiheit, auf Religionsfreiheit und sogar auf Leben wird im Namen anderer sogenannter 
neuer Rechte eingeschränkt, was dazu führt, dass das System der Menschenrechte selbst an Kraft 
verliert und Raum für Gewalt und Unterdrückung öffnet. Dies geschieht dann, wenn jedes einzelne 
Recht selbstreferenziell wird und insbesondere dann, wenn es seine Verbindung mit der 
Wirklichkeit der Dinge, mit deren Natur und mit der Wahrheit verliert.

Sehr geehrte Botschafterinnen und Botschafter,

wenn der heilige Augustinus die Koexistenz der himmlischen und der irdischen Stadt bis zum Ende 
der Zeiten hervorhebt, so scheint unsere Zeit eher geneigt zu sein, der Stadt Gottes das 
„Bürgerrecht” zu verweigern. Es scheint bloß die irdische Stadt zu geben, die ausschließlich 



innerhalb ihrer Grenzen existiert. Das alleinige Streben nach immanenten Gütern untergräbt jene 
„Ruhe in der Ordnung”, [11] die für Augustinus das Wesen des Friedens selbst ausmacht, der 
sowohl für die Gesellschaft und die Nationen als auch für die menschliche Seele von Bedeutung ist 
und der für jedes gesellschaftliche Zusammenleben unerlässlich ist. Wenn eine transzendente und 
objektive Grundlage fehlt, herrscht allein die Selbstliebe bis hin zur Gleichgültigkeit gegenüber 
Gott, welche die irdische Stadt regiert. [12] Augustinus jedoch bemerkt: »Der Hochmut macht sie 
so stumpfsinnig, diese Leute, die hienieden das höchste Gut zu besitzen und aus sich selbst 
glücklich zu werden sich einbilden«. [13]

Der Hochmut trübt die Wirklichkeit selbst und das Mitgefühl für den Nächsten. Es ist kein Zufall, 
dass jeder Konflikt seine Wurzel im Hochmut hat. Wie ich in meiner Botschaft zum Weltfriedenstag 
erwähnt habe, »verliert [man] dann den Wirklichkeitsbezug und überlässt sich einer partiellen und 
verzerrten Vorstellung von der Welt, die von Dunkelheit und Angst geprägt ist«, [14] wodurch der 
Weg für die Logik der Konfrontation geebnet wird, die Vorbote jedes Krieges ist.

Wir beobachten dies in zahlreichen Zusammenhängen, angefangen beim Fortdauern des Krieges in 
der Ukraine mit dem Leid, das der Zivilbevölkerung zugefügt wird. Angesichts einer solch 
dramatischen Situation bekräftigt der Heilige Stuhl nachdrücklich die Dringlichkeit eines sofortigen 
Waffenstillstands und eines Dialogs, der von der aufrichtigen Suche nach Wegen zum Frieden 
geprägt ist. Ich richte einen eindringlichen Appell an die internationale Gemeinschaft, damit das 
Engagement für gerechte und dauerhafte Lösungen zum Schutz der Schwächsten und zur 
Wiederherstellung der Hoffnung bei der betroffenen Bevölkerung nicht erlischt, und ich bekräftige 
die uneingeschränkte Bereitschaft des Heiligen Stuhls, jede Initiative zu unterstützen, die Frieden 
und Eintracht fördert.

Wir sehen dasselbe im Heiligen Land, wo die Zivilbevölkerung trotz des im Oktober verkündeten 
Waffenstillstands weiterhin unter einer schweren humanitären Krise leidet, die zu dem bereits 
erlebten Leid noch weiteres hinzufügt. Der Heilige Stuhl beobachtet mit besonderer 
Aufmerksamkeit jede diplomatische Initiative, die den Palästinensern im Gazastreifen eine Zukunft 
in dauerhaftem Frieden und Gerechtigkeit in ihrem Land garantiert, ebenso wie dem gesamten 
palästinensischen Volk und dem gesamten israelischen Volk. Insbesondere bleibt die Zwei-Staaten-
Lösung die institutionelle Perspektive, die den legitimen Bestrebungen beider Völker 
entgegenkommt. Zugleich ist leider eine Zunahme der gegen die palästinensische Zivilbevölkerung 
im Westjordanland gerichteten Gewalt zu verzeichnen, die das Recht hat, in Frieden im eigenen 
Land zu leben.

Große Besorgnis erregt auch die Verschärfung der Spannungen in der Karibik und entlang der 
amerikanischen Pazifikküste. Ich erneuere meinen eindringlichen Appell, nach friedlichen 
politischen Lösungen für die gegenwärtige Situation zu suchen, wobei das Gemeinwohl der 
Bevölkerung im Vordergrund stehen muss und nicht die Verteidigung von Partikularinteressen.

Dies gilt insbesondere für Venezuela infolge der jüngsten Entwicklungen. In diesem 
Zusammenhang erneuere ich meinen Appell, den Willen des venezolanischen Volkes zu 
respektieren und sich für den Schutz der Menschen- und Bürgerrechte aller einzusetzen sowie für 
den Aufbau einer Zukunft in Stabilität und Eintracht und sich dabei vom Beispiel seiner beiden 
Kinder inspirieren zu lassen, die ich im vergangenen Oktober heiligsprechen durfte, José Gregorio 
Hernández und Schwester Carmen Rendiles. So kann eine Gesellschaft aufgebaut werden, die auf 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/homilies/2025/documents/20251019-canonizzazioni.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/homilies/2025/documents/20251019-canonizzazioni.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn11


Gerechtigkeit, Wahrheit, Freiheit und Geschwisterlichkeit gründet und auf diesem Weg die schwere 
Krise überwunden werden, unter der das Land seit vielen Jahren leidet.

Weitere Krisen prägen das weltweite Geschehen. Ich beziehe mich vor allem auf die dramatische 
Situation in Haiti, die von allen Arten der Gewalt, vom Menschenhandel, über 
Zwangsvertreibungen bis hin zu Entführungen geprägt ist. Diesbezüglich äußere ich die Hoffnung, 
dass das Land mit der notwendigen und konkreten Unterstützung der internationalen Gemeinschaft 
so schnell wie möglich die notwendigen Schritte unternehmen kann, um die demokratische 
Ordnung wiederherzustellen, der Gewalt ein Ende zu setzen sowie Versöhnung und Frieden zu 
erreichen.

Wir dürfen auch nicht die Lage vergessen, die seit Jahrzehnten die Region der Großen Seen in 
Afrika betrifft, die von Gewalttaten heimgesucht wird, die etliche Opfer gefordert haben. Ich 
ermutige die beteiligten Parteien, eine endgültige, gerechte und dauerhafte Lösung zu finden, die 
einen Konflikt beendet, der schon viel zu lange andauert. Zugleich denke ich an die Situation im 
Sudan, der zu einem ausgedehnten Schlachtfeld geworden ist, und an die anhaltende politische 
Instabilität im Südsudan, dem jüngsten Staat in der Familie der Nationen, der vor fünfzehn Jahren 
nach einem Referendum entstanden ist.

Wir dürfen es auch nicht unterlassen, auf die zunehmenden Spannungen in Ostasien hinzuweisen 
und den Wunsch zu äußern, dass alle beteiligten Parteien hinsichtlich der strittigen Fragen, die zu 
Konflikten führen könnten, einen friedlichen und dialogorientierten Ansatz verfolgen.

Meine Gedanken gelten insbesondere der schweren humanitären und sicherheitspolitischen Krise in 
Myanmar, die durch das verheerende Erdbeben im März dieses Jahres noch verschärft wurde. Mit 
erneuter Dringlichkeit appelliere ich, mutig den Weg des Friedens und des inklusiven Dialogs zu 
beschreiten und allen einen gerechten und zeitnahen Zugang zu humanitärer Hilfe zu gewährleisten. 
Damit demokratische Prozesse authentisch sind, müssen sie mit dem politischen Willen 
einhergehen, das Gemeinwohl zu verfolgen, den sozialen Zusammenhalt zu stärken und die 
ganzheitliche Entwicklung eines jeden zu fördern.

Auf vielen dieser Schauplätze stellen wir fest, wie auch Augustinus bemerkt, dass stets die 
Vorstellung im Mittelpunkt steht, dass Friede nur durch Gewalt und Abschreckung möglich ist. Der 
Krieg begnügt sich jedoch mit der Zerstörung, während der Friede eine kontinuierliche und 
geduldige Aufbauarbeit und ständige Wachsamkeit erfordert. Eine solche Anstrengung betrifft alle, 
angefangen bei den Staaten, die über Atomwaffenarsenale verfügen. Ich denke dabei insbesondere 
an die wichtige Fortsetzung, die der im Februar nächsten Jahres auslaufende New-START-Vertrag 
erfahren muss. Die Gefahr besteht, dass der Wettlauf wieder aufgenommen wird, um immer 
ausgefeiltere neue Waffen zu produzieren, auch unter Einsatz von künstlicher Intelligenz. 
Letztgenannte ist ein Instrument, das einer angemessenen und ethischen Handhabung sowie eines 
rechtlichen Rahmens bedarf, die auf den Schutz der Freiheit und auf die Verantwortlichkeit des 
Menschen ausgerichtet sind.

Sehr geehrte Botschafterinnen und Botschafter,

trotz des dramatischen Bildes, das sich unseren Augen bietet, bleibt der Friede ein schwer zu 
erreichendes, aber dennoch mögliches Gut. Er ist, wie Augustinus sagt, unser »Endgut«, [15] weil 
er das eigentliche Ziel der Stadt Gottes ist, nach dem wir, wenn auch unbewusst, streben und dessen 
Vorgeschmack wir in der irdischen Stadt kosten können. Während unserer Pilgerschaft auf dieser 
Erde erfordert Frieden zu stiften Demut und Mut: die Demut der Wahrheit und den Mut der 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn15


Vergebung. Im christlichen Leben werden sie durch Weihnachten verkörpert, an dem die Wahrheit, 
das ewige Wort Gottes, zu demütigem Fleisch wird, sowie durch Ostern, an dem der Gerechte, der 
verurteilt wurde, seinen Verfolgern vergibt und ihnen sein Leben als Auferstandener schenkt.

Und bei näherer Betrachtung mangelt es auch in unserer Zeit nicht an Zeichen mutiger Hoffnung, 
die es beständig zu fördern gilt. Ich denke beispielsweise an die Dayton-Abkommen, die vor dreißig 
Jahren den blutigen Krieg in Bosnien und Herzegowina beendeten und trotz aller Schwierigkeiten 
und Spannungen die Möglichkeit für eine gedeihlichere und harmonischere Zukunft eröffneten. Ich 
denke auch an die gemeinsame Friedenserklärung zwischen Armenien und Aserbaidschan, die im 
vergangenen August unterzeichnet wurde und die hoffentlich den Weg zu einem gerechten und 
dauerhaften Frieden im Südkaukasus ebnen wird, indem sie die noch offenen Probleme zur 
Zufriedenheit beider Seiten löst. In analoger Weise denke ich an die Bemühungen der 
vietnamesischen Behörden in den letzten Jahren, die Beziehungen zum Heiligen Stuhl und die 
Bedingungen zu verbessern, unter denen die Kirche in dem Land tätig ist. All dies sind Keime des 
Friedens, die es zu pflegen gilt.

Im kommenden Oktober jährt sich zum 800. Mal der Todestag des heiligen Franz von Assisi, eines 
Mannes des Friedens und des Dialogs, der weltweit auch von Menschen anerkannt wird, die nicht 
zur Katholischen Kirche gehören. Sein Leben leuchtet hell, weil es vom Mut der Wahrheit und vom 
Bewusstsein beseelt war, dass eine friedliche Welt von einem demütigen Herzen her errichtet wird, 
das sich nach der himmlischen Stadt ausstreckt. Ein demütiges und friedensstiftendes Herz, das ist 
es, was ich jedem von uns und allen Einwohnern unserer Länder zu Beginn dieses neuen Jahres 
wünsche.

Vielen Dank.

_________________________________________

[1] Benedikt XVI., Katechese (20. Februar 2008).

[2] Ebd.

[3] Vgl. Franziskus, Ansprache an den 5. nationalen Kongress der Kirche in Italien, Florenz (10. 
November 2015).

[4] Hl. Paul VI., Enzyklika Populorum progressio (26. März 1967), 76: AAS 59 (1967), 294-295.

[5] Hl. Augustinus, Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, XIX, 12.1.

[6] Hl. Augustinus, Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, XIX, 7.

[7] Benedikt XVI., Ansprache beim Neujahrsempfang für die Mitglieder des beim Heiligen Stuhl 
akkreditierten Diplomatischen Korps, 9. Januar 2012.

[8] Katechese (29. Oktober 2025).

[9] Vgl. Franziskus, Verkündigungsbulle des ordentlichen Jubiläums des Jahres 2025 „Spes non 
confundit” (9. Mai 2024), 10: AAS 116 (2024), 654-655.

[10] Hl. Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben Familiaris consortio (22. November 1981), 11: 
AAS 74 (1982), 91.

[11] Vgl. Hl. Augustinus, Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, XIX, 13.

[12] Ebd., XIV, 28.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/de/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/audiences/2025/documents/20251029-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120109_diplomatic-corps.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120109_diplomatic-corps.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151110_firenze-convegno-chiesa-italiana.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080220.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080220.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref1


[13] Ebd., XIX, 4.4.

[14] Botschaft zum 59. Weltfriedenstag (8. Dezember 2025).

[15] Hl. Augustinus, Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, XIX, 11.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref13

