Ansprache Papst Leo - Neujahrsempfang 09.01.2026
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-

diplomatico.html

Papst Leo XIV. hat beim Neujahrsempfang 09.01.2026 u.a. die Meinungs- und Gewissensfreiheit
eingefordert, und von orwellianischen Zustdnden in der Kommunikation gesprochen. Er hat sich
gegen Kriege und fiir das Gewaltverbot im Volkerrecht ausgesprochen. Nachfolgend ist der
gesamte Text wiedergegeben, wobei die eben erwdhnten Themen gelb hervorgehoben sind.

ANSPRACHE VON PAPST LEO X1V.
BEIM NEUJAHRSEMPFANG
FUR DIE MITGLIEDER DES AM HEILIGEN STUHL
AKKREDITIERTEN DIPLOMATISCHEN KORPS

Segnungsaula
Freitag, 9. Januar 2026

[Multimedia]

Exzellenzen,
verehrte Mitglieder des Diplomatischen Korps,
meine Damen und Herren,

zundchst danke ich Seiner Exzellenz, dem Botschafter George Poulides, dem Dekan des
Diplomatischen Korps, fiir die freundlichen und wertschiatzenden Worte, die er in Threr aller Namen
an mich gerichtet hat, und heife Sie zu dieser Zusammenkunft willkommen, bei der wir zu Beginn
des neuen Jahres unsere guten Wiinsche austauschen.

Es handelt sich um einen traditionellen Anlass im Leben des beim Heiligen Stuhl akkreditierten
Diplomatischen Korps, der fiir mich jedoch eine Neuheit darstellt, der ich vor wenigen Monaten
berufen wurde, die Herde Christi zu weiden. Ich freue mich daher, Sie heute Morgen begriilen zu
diirfen, und bin dankbar fiir Thre zahlreiche Teilnahme, die sich in diesem Jahr durch die
Anwesenheit der neuen residierenden Leiter der diplomatischen Vertretungen von Kasachstan,
Burundi und WeiRrussland erweitert hat. Ich danke den jeweiligen Regierungen fiir ihre
Entscheidung, diplomatische Vertretungen beim Heiligen Stuhl in Rom zu erdéffnen, die ein
konkretes Zeichen der guten und fruchtbaren bilateralen Beziehungen sind. Durch Sie alle, sehr
geehrte Botschafter und Botschafterinnen, méchte ich Thren Landern meine besten Wiinsche
tibermitteln und mit Thnen auf unsere Zeit blicken, die von einer wachsenden Zahl von Spannungen
und Konflikten geplagt wird.

Das gerade zu Ende gegangene Jahr war reich an Ereignissen, angefangen mit denen, die das Leben
der Kirche unmittelbar betrafen. Sie hat ein intensives Heiliges Jahr erlebt wie auch die Heimkehr
meines verehrten Vorgangers, Papst Franziskus, in das Haus des himmlischen Vaters. Die ganze
Welt hat sich am Tag der Beisetzung um seinen Sarg versammelt und den Verlust eines Vaters
gespiirt, der das Volk Gottes mit tiefer pastoraler Liebe gefiihrt hat.



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/events/event.dir.html/content/vaticanevents/de/2026/1/9/auguri-corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de/holy-father/francesco.html

Vor wenigen Tagen haben wir die letzte Heilige Pforte geschlossen, jene des Petersdoms, die eben
Papst Franziskus in der Heiligen Nacht 2024 get6ffnet hatte. Im Laufe des Heiligen Jahres stromten
Millionen von Pilgern nach Rom, um die Heilig-Jahr-Wallfahrt zu unternehmen. Jeder kam mit
seinen eigenen Erfahrungen, Fragen und Freuden, wie auch mit Schmerzen und Wunden, um die
Heiligen Pforten zu durchschreiten, die ein Symbol fiir Christus sind, unseren himmlischen Arzt,
der durch sein Kommen in unser Fleisch unsere Menschennatur angenommen hat, um uns Anteil an
seinem gottlichen Leben zu schenken. Dieses Geheimnis haben wir erst vor kurzem bei der Feier
des Weihnachtsfestes betrachtet. Ich vertraue darauf, dass viele Menschen durch dieses
Durchschreiten ihre Beziehung zu Jesus, dem Herrn, vertiefen oder wiederentdecken konnten und
so Trost und neue Hoffnung gefunden haben, um die Herausforderungen des Lebens anzugehen.

An dieser Stelle mochte ich den Romern meinen besonderen Dank aussprechen, die mit grofSer
Geduld und Gastfreundschaft die zahlreichen Pilger und Touristen in Empfang genommen haben,
die aus aller Welt in die Stadt gekommen sind. In besonderer Weise mochte ich der italienischen
Regierung, der Stadtverwaltung und den Sicherheitskrédften meine Wertschatzung zum Ausdruck
bringen, die sich mit Eifer und groRer Sorgfalt dafiir eingesetzt haben, dass Rom alle Besucher
aufnehmen konnte und dass die Ereignisse des Heiligen Jahres wie jene im Anschluss an den Tod
von Papst Franziskus ruhig und sicher verlaufen konnten.

Der Heilige Stuhl und Italien sind nicht nur geographisch nahe, sondern teilen vor allem eine lange
Geschichte des Glaubens und der Kultur, die die Kirche an diese herrliche Halbinsel und ihr Volk
bindet. Dies bezeugen auch die ausgezeichneten bilateralen Beziehungen, die in diesem Jahr durch
das Inkrafttreten der Anderungen des Abkommens iiber die Seelsorge in den Streitkrdften bekraftigt
wurden, wodurch eine wirksamere seelsorgliche Begleitung der Frauen und Ménner ermoglicht
wird, die in den Streitkrédften innerhalb Italiens sowie in den zahlreichen Auslandseinsétzen dienen;
ebenso wie die Unterzeichnung des Abkommens iiber eine Agrar-Photovoltaikanlage in Santa
Maria di Galeria, die die Versorgung der Vatikanstadt mit Strom aus erneuerbaren Energiequellen
ermoglichen wird und somit das gemeinsame Engagement fiir die Schopfung bekréftigt. Ich bin
auch fiir die Besuche dankbar, die mir die hochranginge Vertreter der Regierung zu Beginn meines
Pontifikats abgestattet haben, sowie fiir die vorziigliche Gastfreundschaft, die mir der Prasident der
Republik im Quirinalspalast entgegengebracht hat, dem ich meinen herzlichen und dankbaren Grufl
libermitteln mochte.

Im Laufe des Jahres hatte ich die Freude, die einst an Papst Franziskus ergangene Einladung
anzunehmen und die Tiirkei sowie den Libanon zu besuchen. Ich bin den Autoritdten beider Lander
fiir ihre Gastfreundschaft dankbar. In iznik in der Tiirkei hatte ich Gelegenheit, gemeinsam mit dem
Okumenischen Patriarchen von Konstantinopel und Vertretern anderer christlicher Konfessionen
den 1700. Jahrestag des Konzils von Nizéa, des ersten Okumenischen Konzils, zu begehen. Es ist
eine wichtige Gelegenheit gewesen, um das Engagement auf dem Weg zur vollen sichtbaren Einheit
aller Christen zu erneuern. Im Libanon bin ich einem Volk begegnet, das trotz der Schwierigkeiten
voller Glauben und Begeisterung ist, und ich habe die Hoffnung der jungen Menschen gespiirt, die
danach streben, eine gerechtere und solidarischere Gesellschaft aufzubauen, indem sie die
Verflechtung der Kulturen und Religionen stdrken, die das Land der Zedern weltweit einzigartig
macht.

Liebe Botschafterinnen und Botschafter,


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/november/documents/20251128-turchia-incontro-ecumenico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/november/documents/20251128-turchia-incontro-ecumenico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/november/documents/20251128-turchia-incontro-ecumenico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/travels/2025/documents/turchia-libano-2025.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2024/documents/20241224-omelia-natale.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/homilies/2026/documents/20260106-epifania.html

unter dem Eindruck der tragischen Ereignisse der Pliinderung Roms im Jahr 410 n. Chr. verfasste
der heilige Augustinus eines der bedeutendsten Werke seines theologischen, philosophischen und
literarischen Schaffens: De Civitate Dei, Vom Gottesstaat. Wie Papst Benedikt XVI. bemerkte,
handelt es sich um »ein eindrucksvolles und fiir die Entwicklung des abendldndischen politischen
Denkens und fiir die christliche Geschichtstheologie entscheidendes Werk«, [1] das von einer
»INarration” — wie wir heute sagen wiirden — inspiriert ist, die sich verbreitete: »Viele noch lebende
Heiden, aber auch viele Christen hatten gesagt: Rom ist gefallen, jetzt konnen der christliche Gott
und die Apostel die Stadt nicht schiitzen. Wéahrend der Gegenwart der heidnischen Gottheiten war
Rom caput mundi, die grolle Hauptstadt, und niemand hétte gedacht, dass sie jemals in die Hande
der Feinde fallen wiirde. Jetzt, mit dem christlichen Gott, schien diese groe Stadt nicht mehr
sicher«. [2]

Gewiss sind unsere Zeiten von jenen Ereignissen weit entfernt. Es handelt sich nicht blof um einen
zeitlichen Abstand, sondern auch um eine andere kulturelle Sensibilitdt und eine Weiterentwicklung
des Denkens. Dennoch darf der Umstand nicht auBer Acht gelassen werden, dass gerade unsere
kulturelle Sensibilitdt aus diesem Werk geschopft hat, das — wie samtliche Klassiker — die
Menschen aller Zeiten anspricht.

Augustinus interpretiert die Ereignisse und die geschichtliche Wirklichkeit nach dem Modell der
zwei Stddte: der Stadt Gottes, die ewig ist und sich durch die bedingungslose Liebe zu Gott (amor
Dei) auszeichnet, mit der die Nachstenliebe, insbesondere gegeniiber den Armen, verbunden ist;
und der irdischen Stadt, die ein voriibergehender Aufenthaltsort ist, an dem die Menschen bis zu
ihrem Tod leben. In unseren Tagen umfasst sie alle gesellschaftlichen und politischen Institutionen,
von der Familie iiber den Nationalstaat bis hin zu internationalen Organisationen. Fiir Augustinus
wurde diese Stadt durch das Romische Reich verkorpert. Die irdische Stadt ist auf selbstsiichtige
Liebe (amor sui), auf das Streben nach weltlicher Macht und Ruhm ausgerichtet, die ins Verderben
fiihren. Es handelt sich jedoch weder um eine Lesart der Geschichte, die das Jenseits dem Diesseits,
die Kirche dem Staat entgegenstellt, noch um eine Dialektik hinsichtlich der Rolle der Religion in
der Gesellschaft.

Aus augustinischer Perspektive koexistieren die beiden Stddte bis zum Ende der Zeiten und besitzen
sowohl eine duflere als auch eine innere Dimension, da sie nicht nur an den dueren Haltungen
gemessen werden, mit denen sie in der Geschichte errichtet werden, sondern auch an der inneren
Haltung eines jeden Menschen angesichts der Lebensereignisse und der geschichtlichen
Begebenheiten. In einer solchen Perspektive ist jeder von uns ein Protagonist und somit fiir die
Geschichte verantwortlich. Augustinus betont insbesondere, dass die Christen von Gott dazu
berufen sind, in der irdischen Stadt zu leben, wobei ihr Herz und ihr Geist auf die himmlische Stadt,
ihre wahre Heimat, ausgerichtet sind. Da der Christ aber in der irdischen Stadt lebt, steht er der
Politik nicht fremd gegeniiber und versucht, die christliche Ethik, die von der Heiligen Schrift
inspiriert ist, auf die weltliche Regierung anzuwenden.

De Civitate Dei enthilt kein politisches Programm, bietet aber wertvolle Uberlegungen zu
grundlegenden Fragen des gesellschaftlichen und politischen Lebens, wie beispielsweise die Suche
nach einem gerechteren und friedlicheren Zusammenleben der Vélker. Augustinus warnt auch vor
den schwerwiegenden Gefahren fiir das politische Leben, die sich aus falschen Darstellungen der
Geschichte, tibertriebenem Nationalismus und der Verzerrung des Ideals eines Staatsmanns ergeben.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html

Auch wenn sich das Umfeld, in dem wir heute leben, von jenem des 5. Jahrhunderts unterscheidet,
bleiben einige Analogien sehr aktuell. Wie damals befinden wir uns in einer Zeit tiefgreifender
Migrationsbewegungen; wie damals befinden wir uns in einer Zeit tiefgehender Anderungen des
geopolitischen Gleichgewichts und der kulturellen Paradigmen; wie damals befinden wir uns,
gemdll dem bekannten Ausdruck von Papst Franziskus nicht in einer Epoche des Wandels, sondern
in einem Epochenwandel. [3]

In unserer Zeit gibt insbesondere die Schwéche des Multilateralismus auf internationaler Ebene
Anlass zur Sorge. Eine Diplomatie, die den Dialog férdert und den Konsens aller sucht, wird durch
eine Diplomatie der Stdrke, durch einzelne Staaten oder Gruppen von Verbiindeten ersetzt. Krieg ist
wieder in Mode gekommen, und eine kriegerische Stimmung breitet sich aus. Das nach dem
Zweiten Weltkrieg festgelegte Prinzip, das es Landern verbot, Gewalt anzuwenden, um die Grenzen
anderer zu verletzen, ist gebrochen worden. Der Friede wird nicht mehr als Geschenk und als an
sich erstrebenswertes Gut gesucht, »mit dem Ziel einer von Gott gewollten Ordnung, die eine
vollkommenere Gerechtigkeit unter den Menschen herbeifiihrt« [4] , sondern mit Waffen als
Voraussetzung fiir die Durchsetzung der eigenen Herrschaft. Dies stellt eine schwerwiegende
Beeinflussung der Rechtsstaatlichkeit dar, die die Grundlage fiir jedes friedliche gesellschaftliche
Zusammenleben bildet.

Andererseits bemerkt der heilige Augustinus: »[E]benso wenig gibt es jemand, der nicht das
Verlangen hitte, den Frieden zu besitzen. Will doch selbst eine Kriegspartei nichts anderes als
siegen; zu einem ruhmreichen Frieden also will sie durch den Krieg gelangen. Denn was ist der
Sieg anderes als die Unterwerfung der Widersacher? Ist dieses Ziel erreicht, so tritt Friede ein. [...]
Auch wer im Frieden lebt und dessen Beseitigung wiinscht, ist nicht ein Gegner des Friedens,
sondern mochte nur einen anderen, seinem Wunsch entsprechenden Frieden. Er will also nicht, dass
kein Friede sei, sondern, dass ein Friede sei, wie er ihn wiinscht.« [5]

Eben diese Haltung fiihrte die Menschheit in das Drama des Zweiten Weltkriegs, aus dessen Asche
dann die Vereinten Nationen hervorgingen, deren 80-jdhriges Bestehen kiirzlich gefeiert wurde. Sie
wurden durch die Entschlossenheit von 51 Nationen als Dreh- und Angelpunkt der multilateralen
Zusammenarbeit ins Leben gerufen, um kiinftige globale Katastrophen zu verhindern, den Frieden
zu sichern, die grundlegenden Menschenrechte zu verteidigen und eine nachhaltige Entwicklung zu
fordern.

Ich mochte insbesondere auf die Bedeutung des humanitdren Voélkerrechts hinweisen, dessen
Einhaltung nicht von militdrischen und strategischen Umstdnden und Interessen abhdngig sein darf.
Das humanitére Volkerrecht garantiert nicht blof8 ein Mindestmal$ an Menschlichkeit inmitten der
Plagen des Krieges, sondern ist auch eine Verpflichtung, die die Staaten eingegangen sind. Es muss
stets Vorrang vor den Ambitionen der Kriegfithrenden haben, um die verheerenden Auswirkungen
des Krieges zu mildern, auch unter dem Gesichtspunkt des Wiederaufbaus. Es darf nicht
verschwiegen werden, dass die Zerstérung von Krankenhédusern, Energieinfrastruktur, Wohnhéusern
und Orten, die fiir das tégliche Leben unerlésslich sind, einen schweren Verstol§ gegen das
humanitdre Voélkerrecht darstellt. Der Heilige Stuhl bekraftigt nachdriicklich seine Verurteilung
jeder Form von Einbeziehung der Zivilbevolkerung in militdrische Operationen und wiinscht, dass
die internationale Gemeinschaft sich daran erinnert, dass der Schutz des Grundsatzes der
Unverletzlichkeit der Menschenwiirde und der Heiligkeit des Lebens stets mehr zdhlt als jedes blof§
nationale Interesse.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn3

In diesem Sinne haben die Vereinten Nationen Konflikte geschlichtet, die Entwicklung gefordert
und Staaten beim Schutz der Menschenrechte und Grundfreiheiten unterstiitzt. In einer Welt, die
von komplexen Herausforderungen wie geopolitischen Spannungen, Ungleichheiten und
Klimakrisen geprégt ist, sollte die Organisation eine zentrale Rolle bei der Férderung des Dialogs
und der humanitdren Hilfe spielen und so zum Aufbau einer gerechteren Zukunft beitragen. Es sind
daher Anstrengungen erforderlich, damit die Vereinten Nationen nicht bloR die Situation der
heutigen Welt widerspiegeln statt jener der Nachkriegszeit, sondern dass sie auch zielgerichteter
und effizienter werden, indem sie keine Ideologien, sondern politische Mallnahmen verfolgen, die
auf die Einheit der Volkerfamilie ausgerichtet sind.

Das Ziel des Multilateralismus ist es daher, einen Ort zu bieten, damit Menschen
zusammenkommen und miteinander sprechen kénnen, nach dem Vorbild des antiken rémischen
Forums oder des mittelalterlichen Marktplatzes. Um jedoch miteinander in Dialog zu treten, muss
man sich iiber die Worte und die Konzepte, die sie reprdsentieren, verstandigen. Die Bedeutung der
Worte wiederzuentdecken, ist moglicherweise eine der wichtigsten Herausforderungen unserer Zeit.
Wenn Worter ihren Bezug zur Wirklichkeit verlieren und die Wirklichkeit selbst subjektiv und
letztlich nicht mitteilbar wird, werden wir wie die beiden Menschen, von denen der heilige
Augustinus spricht, die gezwungen sind, zusammenzubleiben, ohne dass einer von ihnen die
Sprache des anderen versteht. Er bemerkt: »[S]o werden leichter stumme Tiere, selbst von
verschiedener Art, miteinander gesellig als sie, die doch beide Menschen sind. Die Verschiedenheit
der Sprache geniigt, ihnen den Austausch der Gedanken unméglich zu machen, und da hilft ihnen
alle Ahnlichkeit der Natur zur geselligen Anniherung nichts, so dass der Mensch die Gesellschaft
seines Hundes der eines Menschen aus der Fremde vorzieht.« [6]

In unseren Tagen wird die Bedeutung von Wortern immer fluider und die Konzepte, die sie
reprasentieren, immer mehrdeutiger. Die Sprache ist nicht mehr das bevorzugte Mittel der
Menschen, um sich kennenzulernen und sich zu begegnen, sondern wird in den Windungen der
semantischen Mehrdeutigkeit immer mehr zu einer Waffe, mit der man Gegner tduschen oder aber
treffen und beleidigen kann. Wir miissen dafiir sorgen, dass Worte wieder unzweideutig klare und
deutliche Wirklichkeiten ausdriicken. Nur so kann ein authentischer Dialog ohne Missverstdndnisse
wiederaufgenommen werden. Dies muss in unseren Hausern und auf unseren Plétzen, in der Politik,
in den Medien und in den sozialen Netzwerken sowie im Kontext der internationalen Beziehungen
und des Multilateralismus geschehen, damit dieser wieder die erforderliche Kraft erlangt, um seine
Rolle als Vermittler und Schlichter zu erfiillen, die zur Konfliktverhiitung notwendig ist, und
niemand versucht ist, andere mit Gewalt zu unterdriicken, sei sie verbal, physisch oder militarisch.

Es muss auch angemerkt werden, dass das Paradox dieser Entkraftung des Wortes oft im Namen der
Meinungsfreiheit selbst befordert wird. Bei genauerer Betrachtung gilt jedoch das Gegenteil: Die
Rede- und Meinungsfreiheit wird gerade durch die Gewissheit der Sprache und die Tatsache
garantiert, dass jeder Begriff in der Wahrheit wurzelt. Es ist daher bedauerlich festzustellen, dass
insbesondere im Westen der Raum fiir echte Meinungsfreiheit immer mehr eingeschrankt wird,
wihrend sich eine neue Sprache mit orwellschem Beigeschmack entwickelt, die in ihrem Bestreben,
immer inklusiver zu sein, darin miindet, diejenigen auszuschlielen, die sich nicht den Ideologien
anpassen, von denen sie beseelt ist.

Aus dieser Fehlentwicklung ergeben sich leider weitere, die dazu fiihren, dass die Grundrechte des
Menschen beschnitten werden, angefangen bei der Gewissensfreiheit. In diesem Zusammenhang
ermoglicht es die Verweigerung aus Gewissensgriinden dem Einzelnen, gesetzliche oder berufliche


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn6

Verpflichtungen abzulehnen, die im Widerspruch zu moralischen, ethischen oder religiésen
Grundsitzen stehen, die tief in seinen personlichen Uberzeugungen verwurzelt sind: sei es die
Verweigerung des Militdrdienstes im Namen der Gewaltfreiheit oder die Ablehnung von Praktiken
wie Abtreibung oder Euthanasie durch Arzte und medizinisches Personal. Die Verweigerung aus
Gewissensgriinden ist keine Rebellion, sondern ein Akt der Treue zu sich selbst. In diesem
besonderen geschichtlichen Augenblick scheint die Gewissensfreiheit zunehmend seitens der
Staaten in Frage gestellt zu werden, auch von jenen, die sich auf Demokratie und Menschenrechte
zu griinden bekunden. Die Gewissensfreiheit schafft hingegen ein Gleichgewicht zwischen dem
gemeinschaftlichen Interesse und der individuellen Wiirde und verdeutlicht, dass eine wirklich freie
Gesellschaft keine Einheitlichkeit auferlegt, sondern die Vielfalt der Gewissen schiitzt, autoritdren
Auswiichsen vorbeugt und einen ethischen Dialog fordert, der das soziale Gefiige bereichert.

Ebenso besteht die Gefahr, dass die Religionsfreiheit eingeschrankt wird, die — wie es Benedikt
XVL. in Erinnerung brachte — das erste aller Menschenrechte ist, da sie die grundlegendste
Wirklichkeit des Menschen zum Ausdruck bringt. [7] Die neuesten Daten zeigen, dass Verstole
gegen die Religionsfreiheit zunehmen und dass 64 % der Weltbevolkerung schwerwiegende
Verletzungen dieses Rechts erleiden.

Wenn der Heilige Stuhl die uneingeschrankte Achtung der Religions- und Kultfreiheit fiir Christen
fordert, dann tut er dies auch fiir alle anderen Religionsgemeinschaften. Anlésslich des 60.
Jahrestages der Verkiindung der Erkldarung Nostra aetate, einer der Friichte des Zweiten
Vatikanischen Konzils, das am 8. Dezember 1965 endete, hatte ich Gelegenheit, die kategorische
Ablehnung jeglicher Form von Antisemitismus zu bekréftigen, der leider weiterhin Hass und Tod
sat, sowie die Bedeutung der Pflege des jiidisch-christlichen Dialogs zu betonen, indem die
gemeinsamen biblischen Wurzeln vertieft werden.

Bei demselben Gedenkanlass bot mir das Treffen mit den Vertretern anderer Religionen
Gelegenheit, meine Wertschatzung fiir die Fortschritte zu bekréftigen, die in den letzten Jahrzehnten
auf dem Weg des interreligiosen Dialogs erzielt wurden, denn in jeder aufrichtigen religiésen Suche
spiegelt sich »ein[...] Widerschein des einen gottlichen Geheimnisses [...], das die ganze
Schopfung umfangt«. [8] In diesem Sinne fordere ich die Staatengemeinschaft auf, allen ihren
Biirgern volle Religions- und Kultfreiheit zu garantieren.

Dabei darf jedoch nicht iibersehen werden, dass die Verfolgung von Christen nach wie vor eine der
grofSten menschenrechtlichen Krisen unserer Zeit ist, von der weltweit iiber 380 Millionen Glaubige
betroffen sind, die aufgrund ihres Glaubens in erheblichem oder extremem Malfe Diskriminierung,
Gewalt und Unterdriickung ausgesetzt sind. Dieses Phanomen betrifft etwa jeden siebten Christen
weltweit und hat sich 2025 aufgrund der anhaltenden Konflikte, der autoritdren Regime und des
religiosen Extremismus verschérft. All diese Daten zeigen leider, dass Religionsfreiheit in vielen
Zusammenhdngen eher als ,,Privileg” oder Zugestdndnis denn als grundlegendes Menschenrecht
angesehen wird.

An dieser Stelle mochte ich besonders an die zahlreichen Opfer der auch religiés motivierten
Gewalt in Bangladesch, in der Sahelzone und in Nigeria denken, ebenso wie an die Opfer des
schweren Terroranschlags vom vergangenen Juni auf die Pfarrei St. Elias in Damaskus, ohne dabei
die Opfer der dschihadistischen Gewalt in Cabo Delgado in Mosambik zu vergessen.

Es darf aber ebenso nicht eine subtile Form der religiosen Diskriminierung gegeniiber Christen
vergessen werden, die sich auch in Landern ausbreitet, in denen sie zahlenmaRig in der Mehrheit


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn8
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html

sind, wie in Europa oder Nord- und Siidamerika, wo ihnen manchmal aus politischen oder
ideologischen Griinden die Moglichkeit beschnitten wird, die Wahrheit des Evangeliums zu
verkiinden, insbesondere wenn sie sich fiir die Wiirde der Schwéchsten, der Ungeborenen oder der
Fliichtlinge und Migranten einsetzen oder die Familie férdern.

Der Heilige Stuhl vertritt im Rahmen seiner internationalen Beziehungen und Aktivitdten bestdndig
die Position, dass die Wiirde jedes Menschen unverduferlich ist. Daher darf beispielsweise nicht
auller Acht gelassen werden, dass jeder Migrant ein Mensch ist und als solcher unverduf8erliche
Rechte besitzt, die in jeder Situation zu respektieren sind. Nicht alle Migranten verlassen ihr Land
freiwillig, vielmehr sind viele aufgrund von Gewalt, Verfolgung, Konflikten und sogar aufgrund der
Auswirkungen des Klimawandels zur Flucht gezwungen, wie dies in verschiedenen Teilen Afrikas
und Asiens der Fall ist. In diesem Jahr, in dem wir auch den 75. Jahrestag der Internationalen
Organisation fiir Migration begehen, bekriftige ich die Hoffnung des Heiligen Stuhls, dass die
MaBnahmen, die die Staaten gegen Illegalitidt und Menschenhandel ergreifen, nicht zu einem
Vorwand werden, um die Wiirde von Migranten und Fliichtlingen zu verletzen.

Die gleichen Uberlegungen gelten fiir Strafgefangene, die niemals auf die von ihnen begangenen
Verbrechen reduziert werden diirfen. Bei dieser Gelegenheit mochte ich jenen Regierungen, die
positiv auf den Appell meines verehrten Vorgéngers reagiert haben, im Heiligen Jahr Gnade walten
zu lassen, meine aufrichtige Dankbarkeit aussprechen. Ich hoffe, dass der Geist des Heiligen Jahres
die Rechtspflege dauerhaft und strukturell pragen kann, damit die Strafen in einem angemessenen
Verhdltnis zu den begangenen Straftaten stehen, menschenwiirdige Haftbedingungen garantiert
werden und vor allem die Abschaffung der Todesstrafe angestrebt wird, einer Mallnahme, die
jegliche Hoffnung auf Vergebung und Erneuerung zunichtemacht. [9] Dariiber hinaus diirfen wir
das Leiden so vieler politischer Gefangener in vielen Staaten nicht vergessen.

AuBerdem ist der Mensch aus christlicher Sicht nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen:
Den Menschen, »den er aus Liebe ins Dasein gerufen hat, berief er gleichzeitig zur Liebe«. [10]
Diese Berufung kommt in besonderer und einzigartiger Weise innerhalb der Familie zum Ausdruck.
In diesem Umfeld lernt man zu lieben und entwickelt die Fahigkeit, sich in den Dienst des Lebens
zu stellen und so zur Entwicklung der Gesellschaft und zur Sendung der Kirche beizutragen.

Trotz ihrer zentralen Bedeutung steht die Institution der Familie heute vor zwei entscheidenden
Herausforderungen. Einerseits ist im internationalen System eine besorgniserregende Tendenz zu
beobachten, ihre grundlegende soziale Rolle zu vernachldssigen und zu unterschétzen, was zu ihrer
fortschreitenden institutionellen Marginalisierung fiihrt. Andererseits ldsst sich die zunehmende und
schmerzhafte Wirklichkeit fragiler, zerriitteter und leidender Familien nicht leugnen, die unter
inneren Schwierigkeiten und besorgniserregenden Phdanomenen leiden, einschlieflich hduslicher
Gewalt.

Die Berufung zur Liebe und zum Leben, die sich in herausragender Weise in der ausschlielSlichen
und unaufléslichen Verbindung zwischen Frau und Mann zeigt, erfordert eine grundlegende
ethische Verpflichtung: Familien in die Lage zu versetzen, werdendes L.eben anzunehmen und sich
umfassend um es zu kiimmern. Dies ist mehr denn je eine Prioritét, insbesondere in jenen Landern,
die einen dramatischen Riickgang der Geburtenrate erleben. Das Leben ist ndmlich ein
unschétzbares Geschenk, das sich im Rahmen einer verbindlichen Beziehung entwickelt, die auf
gegenseitiger Hingabe und Dienst beruht.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn9

In Anbetracht dieser tiefgriindigen Anschauung vom Leben als einem Geschenk, das es zu
bewahren gilt, und von der Familie als seiner verantwortlichen Hiiterin, ergibt sich die kategorische
Ablehnung von Praktiken, die den Ursprung des Lebens und seine Entwicklung verhindert oder
instrumentalisieren. Dazu gehort die Abtreibung, die ein werdendes Leben beendet und die
Annahme des Geschenks des Lebens verweigert. In diesem Sinne &duf8ert der Heilige Stuhl tiefe
Besorgnis iiber Projekte zur Finanzierung der grenziiberschreitenden Mobilitdt zwecks Zugangs
zum sogenannten ,,Recht auf sichere Abtreibung” und hélt es fiir beklagenswert, dass 6ffentliche
Mittel fiir die Vernichtung von Leben verwendet werden, statt in die Unterstiitzung von Miittern und
Familien investiert zu werden. Das vorrangige Ziel muss weiterhin der Schutz eines jeden
ungeborenen Kindes und die wirksame und konkrete Unterstiitzung einer jeden Frau sein, damit sie
das Leben annehmen kann.

Ebenso gibt es das Phdnomen der Leihmutterschaft, die durch die Umwandlung der
Schwangerschaft in eine verhandelbare Dienstleistung sowohl die Wiirde des zu einem ,,Produkt*
reduzierten Kindes als auch der Mutter verletzt, indem sie deren Leib und den Prozess der
Fortpflanzung instrumentalisiert und das urspriingliche Beziehungsgefiige der Familie entstellt.

Derartige Erwdgungen lassen sich auch auf kranke und éltere Menschen sowie auf Alleinstehende
ibertragen, die manchmal Schwierigkeiten haben, einen Grund zum Weiterleben zu finden. Es ist
Aufgabe auch der Zivilgesellschaft und der Staaten, konkret auf Situationen der Gebrechlichkeit zu
reagieren, indem sie Losungen fiir menschliches Leiden anbieten, wie etwa die Palliativmedizin,
und eine Politik der echten Solidaritét férdern, statt falsche Formen des Mitgefiihls wie die
Sterbehilfe zu unterstiitzen.

Die gleiche Uberlegung gilt fiir die vielen jungen Menschen, die mit zahlreichen Schwierigkeiten zu
kdampfen haben, darunter Drogenabhingigkeit. Es bedarf einer gemeinsamen Anstrengung aller, um
diese Geilel der Menschheit und den Drogenhandel, der sie ndhrt, zu bekampfen, um zu verhindern,
dass Millionen junger Menschen auf der ganzen Welt zu Opfern des Drogenkonsums werden.
Neben diesen Bemiihungen diirfen angemessene Mainahmen zur Suchtbekdmpfung und groRere
Investitionen in die Férderung der Menschen, in Bildung und in die Schaffung von Arbeitsplétzen
nicht fehlen.

Angesichts solcher Herausforderungen muss nachdriicklich betont werden, dass der Schutz des
Rechts auf Leben die unverzichtbare Grundlage fiir alle anderen Menschenrechte bildet. Eine
Gesellschaft ist nur dann gesund und fortgeschritten, wenn sie die Heiligkeit des menschlichen
Lebens schiitzt und sich aktiv fiir dessen Forderung einsetzt.

Die von mir dargelegten Uberlegungen lassen vermuten, dass es im gegenwirtigen Kontext zu
einem regelrechten ,,Kurzschluss“ der Menschenrechte kommt. Das Recht auf Meinungsfreiheit, auf
Gewissensfreiheit, auf Religionsfreiheit und sogar auf Leben wird im Namen anderer sogenannter
neuer Rechte eingeschrankt, was dazu fiihrt, dass das System der Menschenrechte selbst an Kraft
verliert und Raum fiir Gewalt und Unterdriickung 6ffnet. Dies geschieht dann, wenn jedes einzelne
Recht selbstreferenziell wird und insbesondere dann, wenn es seine Verbindung mit der
Wirklichkeit der Dinge, mit deren Natur und mit der Wahrheit verliert.

Sehr geehrte Botschafterinnen und Botschafter,

wenn der heilige Augustinus die Koexistenz der himmlischen und der irdischen Stadt bis zum Ende
der Zeiten hervorhebt, so scheint unsere Zeit eher geneigt zu sein, der Stadt Gottes das
,Biirgerrecht” zu verweigern. Es scheint bloR die irdische Stadt zu geben, die ausschlieBlich



innerhalb ihrer Grenzen existiert. Das alleinige Streben nach immanenten Giitern untergrabt jene
,Ruhe in der Ordnung”, [11] die fiir Augustinus das Wesen des Friedens selbst ausmacht, der
sowohl fiir die Gesellschaft und die Nationen als auch fiir die menschliche Seele von Bedeutung ist
und der fiir jedes gesellschaftliche Zusammenleben unerldsslich ist. Wenn eine transzendente und
objektive Grundlage fehlt, herrscht allein die Selbstliebe bis hin zur Gleichgiiltigkeit gegentiber
Gott, welche die irdische Stadt regiert. [12] Augustinus jedoch bemerkt: »Der Hochmut macht sie
so stumpfsinnig, diese Leute, die hienieden das héchste Gut zu besitzen und aus sich selbst
gliicklich zu werden sich einbilden«. [13]

Der Hochmut triibt die Wirklichkeit selbst und das Mitgefiihl fiir den Nachsten. Es ist kein Zufall,
dass jeder Konflikt seine Wurzel im Hochmut hat. Wie ich in meiner Botschaft zum Weltfriedenstag
erwdhnt habe, »verliert [man] dann den Wirklichkeitsbezug und iiberldsst sich einer partiellen und
verzerrten Vorstellung von der Welt, die von Dunkelheit und Angst gepragt ist«, [14] wodurch der
Weg fiir die Logik der Konfrontation geebnet wird, die Vorbote jedes Krieges ist.

Wir beobachten dies in zahlreichen Zusammenhéngen, angefangen beim Fortdauern des Krieges in
der Ukraine mit dem Leid, das der Zivilbevolkerung zugefiigt wird. Angesichts einer solch
dramatischen Situation bekraftigt der Heilige Stuhl nachdriicklich die Dringlichkeit eines sofortigen
Waffenstillstands und eines Dialogs, der von der aufrichtigen Suche nach Wegen zum Frieden
gepragt ist. Ich richte einen eindringlichen Appell an die internationale Gemeinschaft, damit das
Engagement fiir gerechte und dauerhafte Losungen zum Schutz der Schwachsten und zur
Wiederherstellung der Hoffnung bei der betroffenen Bevélkerung nicht erlischt, und ich bekraftige
die uneingeschrankte Bereitschaft des Heiligen Stuhls, jede Initiative zu unterstiitzen, die Frieden
und Eintracht fordert.

Wir sehen dasselbe im Heiligen Land, wo die Zivilbevolkerung trotz des im Oktober verkiindeten
Waffenstillstands weiterhin unter einer schweren humanitdren Krise leidet, die zu dem bereits
erlebten Leid noch weiteres hinzufiigt. Der Heilige Stuhl beobachtet mit besonderer
Aufmerksamkeit jede diplomatische Initiative, die den Paldstinensern im Gazastreifen eine Zukunft
in dauerhaftem Frieden und Gerechtigkeit in ihrem Land garantiert, ebenso wie dem gesamten
paldstinensischen Volk und dem gesamten israelischen Volk. Insbesondere bleibt die Zwei-Staaten-
Losung die institutionelle Perspektive, die den legitimen Bestrebungen beider Vélker
entgegenkommt. Zugleich ist leider eine Zunahme der gegen die paldstinensische Zivilbevolkerung
im Westjordanland gerichteten Gewalt zu verzeichnen, die das Recht hat, in Frieden im eigenen
Land zu leben.

Grole Besorgnis erregt auch die Verscharfung der Spannungen in der Karibik und entlang der
amerikanischen Pazifikkiiste. Ich erneuere meinen eindringlichen Appell, nach friedlichen
politischen Losungen fiir die gegenwartige Situation zu suchen, wobei das Gemeinwohl der
Bevolkerung im Vordergrund stehen muss und nicht die Verteidigung von Partikularinteressen.

Dies gilt insbesondere fiir Venezuela infolge der jiingsten Entwicklungen. In diesem
Zusammenhang erneuere ich meinen Appell, den Willen des venezolanischen Volkes zu
respektieren und sich fiir den Schutz der Menschen- und Biirgerrechte aller einzusetzen sowie fiir
den Aufbau einer Zukunft in Stabilitdt und Eintracht und sich dabei vom Beispiel seiner beiden
Kinder inspirieren zu lassen, die ich im vergangenen Oktober heiligsprechen durfte, José Gregorio
Herndndez und Schwester Carmen Rendiles. So kann eine Gesellschaft aufgebaut werden, die auf



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/homilies/2025/documents/20251019-canonizzazioni.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/homilies/2025/documents/20251019-canonizzazioni.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn11

Gerechtigkeit, Wahrheit, Freiheit und Geschwisterlichkeit griindet und auf diesem Weg die schwere
Krise iiberwunden werden, unter der das Land seit vielen Jahren leidet.

Weitere Krisen pragen das weltweite Geschehen. Ich beziehe mich vor allem auf die dramatische
Situation in Haiti, die von allen Arten der Gewalt, vom Menschenhandel, iiber
Zwangsvertreibungen bis hin zu Entfiihrungen gepragt ist. Diesbeziiglich dul8ere ich die Hoffnung,
dass das Land mit der notwendigen und konkreten Unterstiitzung der internationalen Gemeinschaft
so schnell wie moglich die notwendigen Schritte unternehmen kann, um die demokratische
Ordnung wiederherzustellen, der Gewalt ein Ende zu setzen sowie Versohnung und Frieden zu
erreichen.

Wir diirfen auch nicht die Lage vergessen, die seit Jahrzehnten die Region der GroRen Seen in
Afrika betrifft, die von Gewalttaten heimgesucht wird, die etliche Opfer gefordert haben. Ich
ermutige die beteiligten Parteien, eine endgiiltige, gerechte und dauerhafte Losung zu finden, die
einen Konflikt beendet, der schon viel zu lange andauert. Zugleich denke ich an die Situation im
Sudan, der zu einem ausgedehnten Schlachtfeld geworden ist, und an die anhaltende politische
Instabilitdt im Stidsudan, dem jiingsten Staat in der Familie der Nationen, der vor fiinfzehn Jahren
nach einem Referendum entstanden ist.

Wir diirfen es auch nicht unterlassen, auf die zunehmenden Spannungen in Ostasien hinzuweisen
und den Wunsch zu du8ern, dass alle beteiligten Parteien hinsichtlich der strittigen Fragen, die zu
Konflikten fiihren konnten, einen friedlichen und dialogorientierten Ansatz verfolgen.

Meine Gedanken gelten insbesondere der schweren humanitdren und sicherheitspolitischen Krise in
Myanmar, die durch das verheerende Erdbeben im Marz dieses Jahres noch verschérft wurde. Mit
erneuter Dringlichkeit appelliere ich, mutig den Weg des Friedens und des inklusiven Dialogs zu
beschreiten und allen einen gerechten und zeitnahen Zugang zu humanitérer Hilfe zu gewéhrleisten.
Damit demokratische Prozesse authentisch sind, miissen sie mit dem politischen Willen
einhergehen, das Gemeinwohl zu verfolgen, den sozialen Zusammenhalt zu starken und die
ganzheitliche Entwicklung eines jeden zu férdern.

Auf vielen dieser Schauplitze stellen wir fest, wie auch Augustinus bemerkt, dass stets die
Vorstellung im Mittelpunkt steht, dass Friede nur durch Gewalt und Abschreckung moglich ist. Der
Krieg begniigt sich jedoch mit der Zerstérung, wahrend der Friede eine kontinuierliche und
geduldige Aufbauarbeit und stdndige Wachsamkeit erfordert. Eine solche Anstrengung betrifft alle,
angefangen bei den Staaten, die iiber Atomwaffenarsenale verfiigen. Ich denke dabei insbesondere
an die wichtige Fortsetzung, die der im Februar nédchsten Jahres auslaufende New-START-Vertrag
erfahren muss. Die Gefahr besteht, dass der Wettlauf wieder aufgenommen wird, um immer
ausgefeiltere neue Waffen zu produzieren, auch unter Einsatz von kiinstlicher Intelligenz.
Letztgenannte ist ein Instrument, das einer angemessenen und ethischen Handhabung sowie eines
rechtlichen Rahmens bedarf, die auf den Schutz der Freiheit und auf die Verantwortlichkeit des
Menschen ausgerichtet sind.

Sehr geehrte Botschafterinnen und Botschafter,

trotz des dramatischen Bildes, das sich unseren Augen bietet, bleibt der Friede ein schwer zu
erreichendes, aber dennoch mogliches Gut. Er ist, wie Augustinus sagt, unser »Endgut«, [15] weil
er das eigentliche Ziel der Stadt Gottes ist, nach dem wir, wenn auch unbewusst, streben und dessen
Vorgeschmack wir in der irdischen Stadt kosten konnen. Wahrend unserer Pilgerschaft auf dieser
Erde erfordert Frieden zu stiften Demut und Mut: die Demut der Wahrheit und den Mut der


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftn15

Vergebung. Im christlichen Leben werden sie durch Weihnachten verkorpert, an dem die Wahrheit,
das ewige Wort Gottes, zu demiitigem Fleisch wird, sowie durch Ostern, an dem der Gerechte, der
verurteilt wurde, seinen Verfolgern vergibt und ihnen sein Leben als Auferstandener schenkt.

Und bei ndherer Betrachtung mangelt es auch in unserer Zeit nicht an Zeichen mutiger Hoffnung,
die es bestdndig zu férdern gilt. Ich denke beispielsweise an die Dayton-Abkommen, die vor dreil$ig
Jahren den blutigen Krieg in Bosnien und Herzegowina beendeten und trotz aller Schwierigkeiten
und Spannungen die Méglichkeit fiir eine gedeihlichere und harmonischere Zukunft er6ffneten. Ich
denke auch an die gemeinsame Friedenserkldarung zwischen Armenien und Aserbaidschan, die im
vergangenen August unterzeichnet wurde und die hoffentlich den Weg zu einem gerechten und
dauerhaften Frieden im Stidkaukasus ebnen wird, indem sie die noch offenen Probleme zur
Zufriedenheit beider Seiten 16st. In analoger Weise denke ich an die Bemiihungen der
vietnamesischen Behorden in den letzten Jahren, die Beziehungen zum Heiligen Stuhl und die
Bedingungen zu verbessern, unter denen die Kirche in dem Land tétig ist. All dies sind Keime des
Friedens, die es zu pflegen gilt.

Im kommenden Oktober jdhrt sich zum 800. Mal der Todestag des heiligen Franz von Assisi, eines
Mannes des Friedens und des Dialogs, der weltweit auch von Menschen anerkannt wird, die nicht
zur Katholischen Kirche gehoren. Sein Leben leuchtet hell, weil es vom Mut der Wahrheit und vom
Bewusstsein beseelt war, dass eine friedliche Welt von einem demiitigen Herzen her errichtet wird,
das sich nach der himmlischen Stadt ausstreckt. Ein demiitiges und friedensstiftendes Herz, das ist
es, was ich jedem von uns und allen Einwohnern unserer Lander zu Beginn dieses neuen Jahres
wiinsche.

Vielen Dank.

[1] Benedikt XVI., Katechese (20. Februar 2008).
[2] Ebd.

[3] Vgl. Franziskus, Ansprache an den 5. nationalen Kongress der Kirche in Italien, Florenz (10.
November 2015).

[4] HI. Paul VL., Enzyklika Populorum progressio (26. Mérz 1967), 76: AAS 59 (1967), 294-295.
[51 HI. Augustinus, Zweiundzwanzig Blicher iiber den Gottesstaat, XIX, 12.1.
[6] HI. Augustinus, Zweiundzwanzig Blicher iiber den Gottesstaat, XI1X, 7.

[71 Benedikt XVI., Ansprache beim Neujahrsempfang fiir die Mitglieder des beim Heiligen Stuhl
akkreditierten Diplomatischen Korps, 9. Januar 2012.

[81 Katechese (29. Oktober 2025).

[91 Vgl. Franziskus, Verkiindigungsbulle des ordentlichen Jubildums des Jahres 2025 ,,Spes non
confundit” (9. Mai 2024), 10: AAS 116 (2024), 654-655.

[10] HI. Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben Familiaris consortio (22. November 1981), 11:
AAS 74 (1982), 91.

[11] Vgl. HIL. Augustinus, Zweiundzwanzig Blicher tliber den Gottesstaat, XIX, 13.
[12] Ebd., X1V, 28.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/de/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/audiences/2025/documents/20251029-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120109_diplomatic-corps.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120109_diplomatic-corps.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151110_firenze-convegno-chiesa-italiana.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080220.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080220.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref1

[131 Ebd., XIX, 4.4.
[14] Botschaft zum 59. Weltfriedenstag (8. Dezember 2025).

[15] HI. Augustinus, Zweiundzwanzig Biicher iiber den Gottesstaat, XIX, 11.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html#_ftnref13

